
ENFOQUE TEMÁTICO 2025-1 

 
FIL696 Seminario sobre problemas filosóficos 6 
Profesora: Cecilia Monteagudo 
Horario: martes de 3 a7pm. 

 
Enfoque temático:  
 
El curso se propone abordar el problema filosófico de la comprensión. Se tomará como 
bibliografía principal la obra Verdad y Método. Fundamentos de una hermenéutica filosófica 
(1960) de Hans-Georg Gadamer (1900-2002), la misma que hace del ‘fenómeno de la 
comprensión’ su tema principal y que intenta pensarlo más allá de las inhibiciones ontológicas del 
concepto científico de la verdadi. Es decir, la pregunta filosófica que plantea su obra es una 
pregunta que interpela al conjunto de la experiencia humana del mundo y de la praxis vital. 
 
La lectura de esta obra se complementará con la de otros textos tardíos del mismo autor, donde 
dicho problema es abordado, tanto desde el giro ontológico lingüístico propio de la reflexión 
gadameriana, como desde la concepción de la hermenéutica como filosofía práctica, y el arte de 
escuchar al ‘otro’ y no tener la razón a toda costa. 
 
Este posicionamiento de Gadamer de crítica al paradigma moderno nos permitirá al final del 
curso poner en diálogo al concepto gadameriano de comprensión con el concepto de resonancia 
de Harmut Rosa (1965). Concepto que busca afrontar la problemática de la aceleración y 
alienación de nuestra tardomodernidad, y que plantea una perspectiva relacional entre el ser 
humano y el mundo, además de hacer de la escucha una estructura ontológica fundamental.  
  
El seminario tendrá una etapa inicial en la que se mostrará de qué modo la hermenéutica 
filosófica de Gadamer, que intenta pensar el ‘fenómeno de la comprensión’ mejor de lo que lo ha 
hecho el paradigma moderno, emerge de un debate con la hermenéutica tradicional y de la 
recepción crítica de algunas problemáticas fenomenológicas y heideggerianas. Luego se 
procederá a una lectura de la obra señalada en la que se considerarán como temas transversales 
los siguientes: (1) La rehabilitación del arte como experiencia de la verdad y su carácter de 
modelo para iluminar el ‘fenómeno de la comprensión’, (2) La historicidad como principio de la 
comprensión y la tradición como horizonte de nuestra vida interpretante. (3) El giro lingüístico de 
la hermenéutica filosófica y su dimensión dialógica y especulativa (articulación entre ser, 
lenguaje y comprensión), (4) La hermenéutica filosófica como filosofía práctica y el carácter 
filosófico de las ciencias del espíritu como formas de revertir el objetivismo y la alienación de la 
cultura contemporánea. 
 
En la última parte del curso después de ofrecer una panorámica general de las principales críticas 
planteadas a la perspectiva gadameriana sobre el ‘problema de la comprensión’ (Habermas, 
Derrida, Vattimo), y de los acercamientos que cabe plantear entre dicha perspectiva y 
representantes de la filosofía anglosajona (Wittgenstein, Davidson y Rorty), tendremos una 
especial atención desde Gadamer al ya mencionado concepto de ‘resonancia’ de Harmut Rosa, 
procedente de la Teoría Crítica.  
 
 

 
 
 
 
 
 



FIL716 Seminario sobre temas de historia de la Filosofía 2 
Profesor: Raúl Gutiérrez 
Horario: jueves de 3 a7pm. 
 
Enfoque temático: 
 
A diferencia de la filosofía moderna que distingue entre mal natural, mal moral y mal metafísico 
(Leibniz), la Antigüedad pagana y cristiana examina el problema como uno solo, pues, en última 
instancia,  los dos primeros remiten a una explicación metafísica. El problema se plantea, 
además, en el horizonte de la concepción de un principio esencialmente bueno – lo Uno/Bien o 
Dios -, y, por lo tanto, lleva a la pregunta por el origen del mal y, de  ese modo, al denominado 
problema de la teodicea, es decir, el de la justificación del mal en el mundo si se da por supuesta 
la bondad esencial y absoluta del principio. Así pues, la pregunta por el mal está directamente 
ligada a la pregunta por su origen. Pues bien, optando más bien por una consideración 
sistemática más que histórica del tema, se puede establecer una secuencia en la concepción del 
mal en Plotino, Proclo y Agustín. Común a todos ellos es la concepción del mal como carencia, 
pero mientras que el primero lo concibe como “carencia total” (Enéada I 8. 5. 6), en 
confrontación con Plotino, el segundo lo entiende también como carencia, pero no como una 
carencia total, y, finalmente, Agustín dice que “malum non ese nisi privationem boni usque ad 
quod omnino non est” (Conf. III 7. 12). Sin embargo, como a menudo en la historia de la filosofía, 
la fuente, en este caso con frecuencia mencionada pero pocas veces examinada, es Platón. Así 
pues, la primera parte del seminario estará dedicada al examen del tema en diversos diálogos 
platónicos (no hay uno exclusivamente dedicado al tema). Dada la enorme influencia del 
Areopagita en el medioevo y su decisiva recepción de la doctrina de Proclo, examinaremos 
también su concepción del mal. En las dos últimas sesiones nos acompañará el profesor Bernhard 
Uhde (Freiburg i. Br.). 
 

 
  



FIL717 Seminario sobre temas de historia de la Filosofía 3 
Profesora: Fernando Martín de Blassi 
Horario: viernes de 3 a7pm. 
 

El eje transversal del curso descansa sobre la base de los conceptos griegos originarios de 
αἰών, χρόνος y καιρός. El análisis teórico-filológico de estos vocablos permite reconocerlos, por 
cierto, como claves fundamentales de acceso a la comprensión de un preguntar, que la reflexión 
filosófica perteneciente a la Antigüedad clásica y a la temprana Época Media plantea con 
respecto a la naturaleza propia del tiempo como “imagen móvil de la eternidad (εἰκὼ1 κινητὸς2 
τις αἰῶνος)”.3 Por su parte, la investigación acerca del tiempo, que Aristóteles exhibe en Physica 
IV, 10-14, ha sido valorada como una pieza relevante dentro de su filosofía natural, en la medida 
en que configura un texto canónico dentro de la historia general del amor Sapientiae, cuya 
importancia difícilmente podría ser exagerada.4 Tanto Platón como Aristóteles dilucidan una serie 
de axiomas, pronunciados otrora en relación con el modo especulativo y vinculante de aprender 
la naturaleza (φύσις) en virtud de una actitud contemplativa (θεωρία). Dicha actitud busca a su 
vez dar con la verdad de lo evidenciado (ἀλήθεια) en y por la reflexión (λέγειν), toda vez que 
atiende a sus causas fundamentales (αἰτίαι) y, en rigor, al fin (τέλος) por el que todo movimiento 
encuentra un sosiego cabal (ἡσυχία) allende el cumplimiento de la experiencia. 

 
De allí en adelante la ratio de tiempo implica, entonces, una distentio,5 “en el sentido no 

de dispersión [...] sino de tensión dinámica, de despliegue, de contracción y descontracción”.6 El 
animus constituye el origen propiamente dicho del tiempo,7 i. e., el núcleo generativo de lo 
presente, lo pasado y lo futuro; sus disposiciones habituales atañen, respectivamente, a la 
atención, el recuerdo y la esperanza.8 E. Albizu sostiene que Agustín de Hipona despliega así la 

                                                           
1 εἰκώ: Nom., fem., sing., jónico poético, cf. H.-G. Liddell, R. Scott & Jones (=LSJ), A Greek-English 

Lexicon ( Oxford: Clarendon Press / New York: Oxford University Press, 1996), s. v. cit. 
2 κινητός: en este locus, se trata de un adj. fem., cf. LSJ, s. v. cit. 
3 Cf. Timaeus 37 d: “Como en efecto este es un universo eterno, [el demiurgo] intentó que este universo 

fuera de ese modo en la medida de lo posible. Pero dado que la naturaleza del viviente era eterna, no podía 

adaptarla completamente a lo generado. Entonces se propone hacer una imagen móvil de la eternidad, y, a la 

vez que ordena el cielo, hace de la eternidad que permanece en unidad una imagen eterna que avanza según 

el número, a la que precisamente denominamos «tiempo» (καθάπερ οὖν αὐτὸ τυγχάνει ζῷον ἀίδιον ὄν, καὶ 

τόδε τὸ πᾶν οὕτως εἰς δύναμιν ἐπεχείρησε τοιοῦτον ἀποτελεῖν. ἡ μὲν οὖν τοῦ ζῴου φύσις ἐτύγχανεν οὖσα 

αἰώνιος, καὶ τοῦτο μὲν δὴ τῷ γεννητῷ παντελῶς προσάπτειν οὐκ ἦν δυνατόν·εἰκὼ δ' ἐπενόει* κινητόν τινα 

αἰῶνος ποιῆσαι, καὶ διακοσμῶν ἅμα οὐρανὸν ποιεῖ μένοντος αἰῶνος ἐν ἑνὶ κατ' ἀριθμὸν ἰοῦσαν αἰώνιον 

εἰκόνα, τοῦτον ὃν δὴ χρόνον ὠνομάκαμεν)”. *ἐπινοεῖ (WY 1812 A2 Pr. Philop.): ἐπενόει (AF Simpl. Stob.). 

Para la referencia del texto griego crítico, se sigue la ed. de J. Burnet, Platonis opera (Oxford Clarendon 

Press, vol. 1: 1900, vol. 2: 1901, vol. 3: 1903, vol. 4: 1902, vol. 5: 1907); asimismo, se ha cotejado la 

versión del fragmento con la meritoria ed. bilingüe de Zamora Calvo, J. Ma, Platon. Timeo, notas a la trad. y 

anexos de L. Brisson (Madrid: Abada Editores, 2010). 
4 Cf. Aristóteles, Física. Libros III-IV, trad., intr. y com. de A. Vigo (Buenos Aires: Editorial Biblos, 1995), 

232-233, ad 217b 29. 
5 Cf. Agustín de Hipona, Confessiones XI, XXIII, 30: “Veo, pues, que el tiempo es cierta distensión (Video 

igitur tempus quamdam esse distentionem)”. Se siguen las ed. críticas de P. Knöll (ed.), CSEL 33 

(Praga/Viena/Leipzig, 1896) y de L. Verheijen (ed.), CC, Series Latina 27 (Turnhout: Brepols, 1981). 

Disponibles en línea:  

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_c000.html  

Asimismo, han sido tenidas en cuenta las siguientes versiones: San Agustín, Obras, t. II: “Confesiones” 

(Madrid: B.A.C., 1946) y : Saint Augustin, Oeuvres, I: “Les confessions”, précédées de “Dialogues 

philosophiques”, éd. publiée sous la direction de L. Jerphagnon avec, pour ce volume, la collaboration de S. 

Astic et al.(Paris: Galiimard, 1998). 
6 Cf. S. Agustín, Confesiones, est. prel., trad. y notas de S. Magnavacca (Buenos Aires: Losada, 2011), p. 

354, n. 43. 
7 Conf. XI, XVII, 36: “En ti, espíritu mío, mido los tiempos (In te, anime meus, tempora metior)”. 
8 Conf. XI, XVIII, 37: “Pero, ¿cómo disminuye o se consume el futuro, que aún no es, o cómo se acrecienta 

el pasado, que ya no es, sino porque en el espíritu, que realiza esa acción, hay tres cosas? En efecto, el 

espíritu espera, atiende y recuerda (Sed quomodo minuitur aut consumitur futurum, quod nondum est, aut 

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_c000.html


“experiencia metafísica del tiempo” qua diluirse de una concentración primera.9 Procesión cuya 
imagen arquetípica estriba en la de la fuente (πηγή), que ya encuentra en las Enéadas de Plotino 
una formulación tan nítida como adecuada, conviene a saber: la del progresivo difundirse de la 
vida boniforme, sin por ello abandonarse en la multiplicidad de los seres que participan de ella.10 
A propósito de esta aseveración, Plotino aduce lo siguiente: 

 

O mejor, sí lo es: es una maravilla cómo la multiplicidad de la vida provino de la no-
multiplicidad y cómo la multiplicidad no habría existido si no existiera lo anterior a la 
multiplicidad, lo cual no era multiplicidad. La razón de ello es que el principio no se 
fracciona en el todo; de haberse fraccionado, habría destruido a la vez el todo, y este ya 
ni siquiera se habría originado si su principio no permaneciera en sí mismo siendo 
distinto de aquel.11 

 

Como existe por obra de una conversión (ἐπιστροφή), el ser de la inteligencia uni-
múltiple es inseparable de su amor por el Uno-Bien. Por esta razón, algunos estudiosos prefieren 
denominar espíritu al νοῦς plotiniano,12 “para indicar que se trata de una inteligencia que, en 
cuanto tal, no es, sino que tiene ser”.13 El espíritu es un todo plenamente inteligible a la luz de la 
belleza, cuyo elemento propio es la interioridad vuelta sobre sí, a diferencia de la interioridad del 
alma, vinculada con lo exterior a ella.14 Se trata de una hipóstasis que, en virtud de esa misma 
interioridad suya no está, como el alma, en el ámbito del tiempo, sino que se identifica con la 
eternidad, que no es un tiempo infinito sino la ausencia de devenir, es decir, el fundamento 
mismo de la existencia de todo transcurrir: “Y por eso tampoco está en el tiempo sino fuera de 
todo tiempo. El tiempo se va espaciando constantemente, mientras la eternidad permanece fija 
en un mismo punto y, aspirando en virtud de una potencia eterna, domina y sobrepasa el 
tiempo”.15 

El parentesco semántico entre inteligencia y espíritu se ve confirmado, a su vez, por el 
significado del término latino mens, que se relaciona con el de intellectus y comprende, por 

                                                                                                                                                                               
quomodo crescit praeteritum, quod iam non est, nisi quia in animo, qui illud agit, tria sunt? Nam et exspectat 

et attendit et meminit)”. 
9 Cf. E. Albizu, “Esquemas de tiempo”, Letras 48, 84-85 (1976): 28. 
10 Cf. F. Martin De Blassi, “La potencia desasosegada del alma (πολυπράγμων) como difusión de la vida en 

la diferencia relativa de eternidad y tiempo”, en su La novedad del pensamiento metafísico de Plotino 

(Santiago de Chile: Universidad Gabriela Mistral, 2024), Parte II: ΠΡΟΟΔΟΣ, cp. III, 157-196. 
11 Cf. Plotino, III 8 [30], 10, 14-19: “Ἢ καὶ θαῦμα, πῶς τὸ πλῆθος τῆς ζωῆς ἐξ οὐ πλήθους ἦν, καὶ οὐκ ἦν τὸ 

πλῆθος, εἰ μὴ τὸ πρὸ τοῦ πλήθους ἦν ὃ μὴ πλῆθος ἦν. Οὐ γὰρ μερίζεται εἰς τὸ πᾶν ἡ ἀρχή· μεριςθεῖσα γὰρ 

ἀπώλεσεν ἂν καὶ τὸ πᾶν, καὶ οὐδ' ἂν ἔτι γένοιτο μὴ μενούσης τῆς ἀρχῆς ἐφ' ἑαυτῆς ἑτέρας οὔσης”. Para las 

referencias a los lugares eneádicos se sigue la ed. crítica del texto griego, preparada por P. Henry & H.-R. 

Schwyzer, en sus tiradas tanto maior: Plotini opera (Leiden: Brill, vol. 1: 1951, vol. 2: 1959, vol. 3: 1973) 

como minor: Plotini opera (Oxford University Press, vol. 1: 1964, vol. 2: 1977, vol. 3: 1982 (ed. minor). Se 

cita directamente según el documento fijado por esta última, dado que incorpora adendas y corrigenda a la 

primera. Para la traducción española, se ha tenido presente la elaborada por J. Igal Alfaro, Porfirio: Vida de 

Plotino y Plotino: Enéadas I-II, III-IV, V-VI, introd., trad. y notas de —— (Madrid: Gredos, vol. 1: 1982, 

vol. 2: 1985, vol. 3: 1998). 
12 Tal es así que, para traducir la palabra νοῦς, P. Hadot apela al término de “Esprit”, cf. Plotin, Traité 38 (VI 

7), introd., trad., commentaire et notes par --- (Paris: Cerf, 1988). Por su parte, W. Beierwaltes emplea el 

vocablo “Geist”, cf. Über Ewigkeit und Zeit (Enn. III 7) (Frankfurt a. M.: Klosterman, 1967, 19813); W.-R. 

Inge (1919, I: xvi), la voz “Spirit”, cf. The Philosophy of Plotinus, vol. I-II (London: Longmans, 19483) y V. 

Cilento, el termino “Spirito”, cf. Plotino. Paideia antignostica. Ricostruzione d’ un unico scritto da Enneadi 

III 8, V 8, V 5, II 9 (Firenze: Felice le Monnier, 1971). 
13 H. Boeder, “¿Por qué motivo ser del ente?”, In officium Sapientiae. Antología de textos filosóficos, vol. I, 

trad., notas y epílogo de M. Zubiria (Mendoza: UNCuyo-FFyL, 2017), 38, en línea: 

http://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/8889/inofficium-sapientiae-i-corr-.pdf. 
14 Cf. VI 5 [23], 10, 42-52. 
15 Cf. VI 5 [23], 11, 14-18: “διὸ οὐδ’ ἐν χρόνῳ, ἀλλὰ παντὸς χρόνου ἔξω, τοῦ μὲν χρόνου σκιδναμένου ἀεὶ 

πρὸς διάστασιν, τοῦ δ' αἰῶνος ἐν τῷ αὐτῷ μένοντος καὶ κρατοῦντος καὶ πλείονος ὄντος δυνάμει ἀιδίῳ τοῦ 

ἐπὶ πολλὰ δοκοῦντος ἰέναι χρόνου”. 

http://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/8889/inofficium-sapientiae-i-corr-.pdf


tanto, un conocimiento más íntimo que el de la ratio.16 El Hiponense caracteriza la mens como la 
sede superior del alma racional, puesto que su visión adhiere a los inteligibles y a Dios. Por este 
motivo, mens es sinónimo de animus y de spiritus, al ser el vértice del alma que, sin necesidad de 
discurso, es iluminado por el Verbo divino.17 Por consiguiente, el sentido de espíritu que sustenta 
este excurso responde al acuñado por la tradición clásica. En la obra de Agustín, el concepto de 
marras cristaliza en tres significados fundamentales.18 Una primera acepción responde a la 
influencia porfiriana, según la cual el concepto de spiritus designa, poco más o menos, la 
memoria sensible, es decir, un intermediario inmaterial que es superior a la vida animal pero 
inferior al pensamiento (mens). Una segunda significación, más específica que la anterior, 
entiende que el sentido de spiritus se halla en consonancia con el de animus y de mens. Se trata 
de una facultad peculiar del hombre, que los animales no poseen en lo atinente al conocimiento 
racional. El espíritu, entonces, atañe a la dimensión pensante e inextensa, caracterizada por la 
inmaterialidad y la simplicidad de la mente. Es el ápice del alma, capaz de conocer los inteligibles 
y volverse uno mismo con ellos. El tercer aspecto que involucra el contenido de spiritus está 
relacionado directamente con la esencia divina, trascendente a la inteligencia humana. Esta 
última porta un vestigio o imagen del Creador y, por eso mismo, puede conocerlo pero nunca 
agotarlo.19 En definitiva, es posible citar una definición que no por extensa deja de precisar lo que 
quiere decir la palabra espíritu. El pasaje es elaborado por el neoplatónico cristiano Juan Escoto 
Eriúgena y dice lo siguiente: 
 

El espíritu es una naturaleza incorpórea, en sí mismo una forma carente de materia. 
Cada espíritu, por cierto, ya sea de naturaleza discursiva ya sea de índole intelectual, en 
la medida en que existe, es por sí mismo informe. Si es cierto que se vuelve para 
contemplar su causa, esto es, el Verbo por el cual han sido creadas todas las cosas, 
[sólo] entonces adquiere su forma. De allí que el Verbo de Dios sea una forma de todos 
los espíritus, tanto de los discursivos cuanto de los inteligibles. Si, en cambio, hubiese 
un espíritu de índole irracional, de igual manera sería informe y sólo adquiriría una 
forma en virtud de las imágenes sensibles favorecidas por la fantasía.20 

 
De acuerdo con lo dicho, conviene advertir en primer lugar que, según las afirmaciones 

proferidas por el célebre estudioso H. D. F. Kitto,21 es una verdad de perogrullo sostener que, 
stricto historico sensu, el pueblo griego antiguo, beneficiado por un intenso proceso civilizador, 
ha forjado una concepción absolutamente nueva de la esencia humana (τὸ τί ἦν εἶναι, 
quidditas),22 a la vez que ha mostrado, por vez primera, cuál debe ser la norma para la actividad 

                                                           
16 Cf. A. Ernout / A. Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine: histoire de mots (Paris: 

Klincksieck, 1951), s. v. “inter, interus”: 558-560. 
17 Cf. S. Magnavacca, Léxico técnico de Filosofía Medieval (Buenos Aires: Miño y Dávila, 2005), s. v. 

“mens”: 434-436. 
18 Cf. É. Gilson, Introduction a l’étude de Saint Augustin (Paris: Vrin, 1943), 53 ss. 
19 En relación con este punto, G. Verbeke en La evolución de la doctrina del pneuma del estoicismo hasta 

San Agustín (Bilbao: Desclée, 1945), 543 sostiene que: “La religión judeo-cristiana debe ser considerada 

como el factor principal de la evolución de la pneumatología antigua en el sentido del espiritualismo, porque 

ha aplicado el término pneuma a la divinidad trascendente y al alma inmortal, lo que debía conducir 

lógicamente a la espiritualización de la noción”. 
20 PL CXXII, 474: “Spiritus est natura incorporea, forma per se atque materiae carens. Omnis enim spiritus, 

sive rationabilis sive intellectualis, sit, per se informis est. Si vere conversus fuerit ad causam suam, hoc est, 

ad Verbum per quod facta sunt omnia, tunc formatur. Est igitur una forma omnium spiritum, rationabilium, 

et intellectuallium, Dei Verbum. Si vero irrationabilis spiritus sit, similiter informis est per seipsum, formatur 

tamen rerum sensibilium phantasiis”. Cf. J. Escoto Eriúgena, Sobre las naturalezas (Periphyseon), introd., 

trad. y notas de L. Velázquez (Pamplona: EUNSA, 2007). 
21 Cf. H. D. F. Kitto, “Capítulo I: Introducción”, en su: Los Griegos, trad. de D. L. Garasa (Buenos Aires: 

Eudeba, 2001, 199518), 5-13. 
22 Cf. S. Thomae de Aquino, De ente et essentia, cp. 1: “Et quia illud, per quod res constituitur in proprio 

genere vel specie, est hoc quod significatur per diffinitionem indicantem quid est res, inde est quod nomen 

essentiae a philosophis in nomen quiditatis mutatur. Et hoc est quod philosophus frequenter nominat quod 

quid erat esse, id est hoc per quod aliquid habet esse quid (Y como aquello por lo cual una cosa se 



de aquella naturaleza, cuyo primado sustancial (οὐσία) radica sin género de duda en el cultivo de 
su espirítu (νοῦς), i. e., en una función claramente reconocible por el hecho de que, frente al 
resto de las especies reales, el ser humano no sólo habita el mundo sino que también es capaz de 
comprenderlo intelectualmente. En este sentido, el acervo que Occidente hereda de las fuentes 
clásicas configura una cantera inagotable de virtualidades teóricas, cualitativamente infinitas, en 
materia de religión, de ciencia, de filosofía, de poesía, de música, de artes plásticas, de esquemas 
políticos, de formas económicas, en fin, de usos y costumbres circunscriptos a la vida ordinaria.23 
Ahora bien, no resulta inverosímil advertir que, en la sociedad de los de hogaño, a través de su 
marcada impronta globalista y tecnocrática, los componentes doctrinales de Grecia hayan sido 
escamoteados – cuando no, reemplazados – por otros simulacros de una eticidad francamente 
estéril, supeditada a los intereses de turno de la burocracia estatal e incapacitada por la 
diseminación infinita de una pluralidad que tiende más y más a languidecer por causa de los 
subterfugios ofertados en el sistema de mercado de un capitalismo rampante y voraz. Sin 
embargo, desde una consideración axial de los hechos, lo cierto es que el influjo heleno ha sabido 
animar ese coloso que es la cultura humana en todas sus diversas manifestaciones y ha 
propiciado concertarla, a su vez, con arreglo a un orden de disposición (τάξις), establecido a patir 
de un ideario capaz de ser expresado mediante la palabra παιδεία, entre otras tantas de un tenor 
análogo. 

Ello es que, fiel al lema inscripto en el pronaos del templo de Apolo, en Delfos, cuya frase 
reza con el imperativo inmortal de: “Conócete a ti mismo (γνῶθι σαυτόν / nosce te ipsum)”,24 la 
tradición clásica se orienta con denodado ahínco hacia el descubrimiento de las posibilidades 
inherentes al alma humana (ψυχή), de cuya vida (ζωή) el tiempo es su medida proporcional 
(μέτρον). Por consiguiente, el estudio de la racionalidad antigua se parece a una excursión asaz 
atractiva, cuyo periplo conduce retrospectivamente hacia el solar de la juventud espiritual de 
Occidente (νόστος) y hace que el pensamiento recale en esa phorma mentis singular. Los textos 
de antaño constituyen el principio y el fundamento del presente actual. De su enseñanza, 
abrevan tanto el concimiento como las leyes de conducta vigentes, que garantizan la justicia y el 
bien común en el proceder comunitario (νόμοι). Asimismo, la cosmología griega materializa 
eficazmente, a propósito del sentido de armonía,25 la imagen incorpórea de los poderes 
superiores del reino de los astros. Por su parte, la noción primordial de una dignidad, basada en 
la libertad (ἐλευθερία) y en la autarquía de la πόλις, distingue ab initio a los helenos respecto de 
los otros pueblos vecinos. A raíz del sentido de ἀρετή, conservado luego en el adagio de la aurea 

                                                                                                                                                                               
constituye en su propio género o especie es lo que significa por la definición, la cual indica lo que es la cosa 

[quid est res], de aquí se deriva que el nombre de esencia ha sido mudado por los filósofos en el nombre de 

quididad. Y esto es lo que el Filósofo [Aristóteles] – en el Libro VII de Metafísica – llama frecuentemente 

quod quid erat esse, o sea: esto por lo cual tiene que ser algo)”. Se sigue la versión de Tomás de Aquino, Del 

ente y de la esencia. Del reino, trad. de L. Lituma P. y A. Wagner de Reyna (Buenos Aires: Losada, 2003), 

16. Para las citas latinas digitalizadas de la Opera Omnia Aquinatensis, vide el sitio en línea: 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html 
23 Cf. E. Nack y W. Wägner, Grecia. El país y el pueblo de los antiguos helenos, trad. de F. Payarols 

(Barcelona: Ed. Labor, 1966), 9-11. 
24 Tal como lo atestigua Platón en sus diálogos (Protagoras 343 a-b; Charmides 164 c 7-165 b 4), el 

precepto apolíneo que amonesta “conócete a ti mismo” (γνῶθι σαυτόν, nosce te ipsum) expresa una verdad 

compartida por los Siete Sabios, que hicieron ponerla como inscripción en el santuario de Apolo en Delfos. 

La tradición doxográfica atribuye la sentencia a Quilón (DK I, 63, 25) y, en otra variante, a Tales (DK I, 64, 

6-7). La lista oriunda de Platón es la mención más antigua de los Siete, otra más extensa se registra en 

Diógenes Laercio, VPh. I. Además de la de Burnet (vide n. 3), se ha tenido a la vista las respectivas editiones 

de H. Diels / W. Kranz (=DK), Die Fragmente der Vorsokratiker (Weidmann, Berlin, 1954-19567; repr. 

Dublin/Zurich: 1966); R. D. Hicks, Diogenes Laertius. Vitae Philosophorum (=VPh.) / Lives of eminent 

philosophers (London / New York: W. Heinemann / G. P. Putnam’s sons, 1925; Loeb Classical Library). 
25 Cf. Heraclito, Fr. B 54 (DK): “ἁρμονίη ἀφανὴς φανερῆς κρείττων (la armonía invisible es mejor – 

superior – que la visible)”. Dentro de lo posible, se evita apelar a la forma habitual del nombre de 

“Heráclito” (con acento prosódico esdrújulo), en atención a la normativa que establecen J. Vicuña y L. Sanz 

de Almarza en su: Diccionario de los nombres propios griegos debidamente acentuados en español (Madrid: 

Ed. Clásicas, 1998). 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html


mediocritas,26 la Antigüedad griega tutela la πρᾶξις y ποίησις humanas, gracias a la capacidad 
netamente discursiva que se edifica mediante una labor diferenciadora de cuño argumental 
(διάνοια), al amparo por de pronto de la persuasión (πειθώ), como criterio de discernimiento 
válido para todo momento del decurso histórico (φρόνησις).27 De allí que la tradición perenne del 
universo clásico haya sabido forjar la existencia humana en su condición propia, alejada por igual 
de la desmesura del déposta así como también de la masa homogénea y gregaria de los súbditos. 

Siguiendo el hilo de estas afirmaciones, el presente curso está destinado a exponer, en 
sentido hermenéutico y crítico, un conjunto de saberes sistemáticos sobre los límites y alcances 
que conlleva la tríada semántica de αἰών, χρόνος y καιρός, elucidada de consuno por las 
posiciones de Plotino – quien revisa dialécticamente la definición aristótelica del tiempo como 
“número del movimiento según el antes y el después”28 –, de Agustín de Hipona y de Juan Escoto 
Eriúgena. Entretanto, los aportes de tales contribuciones son asimilados y reinterpretados por 
autores más cercanos a la mentalidad contemporánea. Tal es el caso de los sendos capítulos que 
integran los volúmenes de Tiempo y narración, escrita por P. Ricoeur.29 

A lo largo de esa obra, Ricoeur trata de integrar los problemas de la filosofía después de 
la Modernidad y de sortear sus dicotomías. Heredero del legado noético procedente de una lista 
muy sugerente de autores antiguos y helenísticos (Aristóteles, Agustín de Hipona), modernos 
(Kant, Hegel) y contemporáneos (Husserl, Heidegger), el pensador francés intenta abrir nuevos 
modos de comprensión para las aporías legadas por la escisión sujeto-objeto. Una de ellas 
concierne a la cuestión acerca de la experiencia del tiempo. De la percepción del tiempo, se 
deriva el problema de la percepción del yo, asunto que en el pensamiento ricoeuriano no se 
soluciona por la vía de una reflexión puramente cognoscitiva del yo sobre sí mismo. La dificultad 
radica en que el origen del sentido que da unidad al cogito y al decurso temporal no se muestra 
con absoluta claridad a la conciencia ni tampoco a su facultad representativa. Escindido en la 
reflexión de sí mismo, el yo permanece como un existente real antes que como un sujeto de 
conocimiento. Esta dificultad lleva consigo la ausencia de aprehensión directa del sí-mismo.30 

La propuesta de Ricoeur debe entenderse en el contexto de un intento de 
desfundamentación del cogito.31 Esta pretensión lo aleja de la tradición de la filosofía de la 
conciencia interesada en encontrar el basamento de la actividad cognoscitiva. Epígono de la 
fenomenología, Ricoeur se distancia de ella pero también de la hermenéutica. Evitando el 
pensamiento de recolección de Gadamer y el pensamiento de diseminación de J. Derrida, Ricoeur 
no olvida las preguntas fundamentales que llevan aparejadas la discontinuidad del tiempo y la 

                                                           
26 Cf. Horacio, Carmen II, 10: “Auream quisquis mediocritatem / diligit, tutus caret obsoleti / sordibus tecti, 

caret invidenda / sobrius aula (El que se contenta con su dorada medianía / no padece intranquilo las 

miserias de un techo que se desmorona, / ni habita palacios fastuosos / que provoquen a la envidia)”. Se 

apela a la ed. celebérrima de F. Klingner, Q. Horatius Flaccus Opera (Berlin: W. de Gruyter, 2008; 

Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 1225). 
27 Cf. Parménides, Fr. 1, 26-28: “χαῖρ᾽, ἐπεὶ οὔ τί σε μοῖρα κακὴ προὔπεμπε νέεσθαι τήνδ᾽ ὁδόν, ἦ γὰρ ἀπ᾽ 

ἀνθρώπων ἐκτὸς πάτου ἐστίν, ἀλλὰ θέμις τε δίκη τε· χρεὼ δέ σε πάντα πυθέσθαι (alégrate, porque de ningún 

modo una parca funesta te envió a recorrer este camino, que por cierto alejado de la huella de los hombres 

está, sino el derecho y la justicia; es necesario empero que todo lo sepas)”. Se cita de acuerdo con la 

benemérita ed. de M. Zubiria, El poema doctrinal de Parménides, texto griego, trad. y notas de —— 

(Mendoza: UNCuyo-FFyL, 2016), en línea: 

https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/7654/elpoemadoctrinalparmenides.pdf 
28 Cf. Phys. 219b 1-2: “τοῦτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος, ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον”. Se 

tiene en cuenta la ed. de W.-D. Ross, Aristotle’s Physics, revised text, intr. and comm (Oxford: Clarendon 

Press, 1936) y la trad. de Aristóteles, Física, introd., trad. y notas de G. R. de Echandía (Madrid: Gredos, 

1982, 2007). 
29 Cf. P. Ricoeur, Tiempo y narración I: configuración del tiempo en el relato histórico, trad. de Agustín 

Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2004); Tiempo y narración II: configuración del tiempo en el 

relato de ficción, trad. de Agustín Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2008); Tiempo y narración III: 

el tiempo narrado, trad. de Agustín Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2009). 
30 Cf. P. Ricoeur, “La primera aporía de la temporalidad: la identidad narrativa”, “La segunda aporía de la 

temporalidad: totalidad y totalización”, “La aporía de la inescrutabilidad del tiempo y los límites de la 

narración”, en su Tiempo y narración III, 94-1037. 
31 Cf. P. Ricoeur, “El cogito se plantea”, “El cogito quebrado”, en su Sí mismo como otro, trad. de Agustín 

Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2004), xv-xxviii. 

https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/7654/elpoemadoctrinalparmenides.pdf


imposibilidad de reconocer el yo. En esta encrucijada del pensamiento, la tarea de Ricoeur se 
aboca a integrar antagonismos legítimos y a hacerlos trabajar en su propia superación. Esto 
mismo es posible gracias a una simbiosis entre reflexividad e historicidad que, de algún modo, 
consiga eludir el antagonismo establecido entre el discurso científico y las ciencias del espíritu. 
Para Ricoeur, insistir en esta abierta dicotomía consolida definitivamente la oposición entre 
comprender y explicar. Se trata en rigor de saber si el juego del lenguaje que habla sobre la 
intención, el motivo y el fin debe separarse radicalmente del que alude al movimiento, la causa o 
el acontecimiento. Por eso, en Tiempo y narración se propone desarrollar una teoría del texto, de 
la narración en todas sus formas y de la innovación propiciada por la metáfora, a fin de instaurar 
un punto de contacto entre el modo propio de la comprensión y el de la explicación, en virtud de 
que explicar más es comprender mejor. Esto significa que la comprensión tiene el papel 
ineludible de situar y de acompañar la explicación. Esta última permite a la vez que la 
comprensión se desenvuelva analíticamente. Los protagonistas del escrito de Ricoeur son dos: el 
tiempo y, como consecuencia de la posibilidad de continuidad del tiempo, la identidad de un 
sujeto existente en y desde el mundo temporal.32 

En el marco de esta justificación, es dable colegir por tanto que los vestigios del 
patrimonio antiguo en torno al problema del tiempo perviven de modo fructífero, como un 
horizonte de miras del que son deudoras ciertas producciones contemporáneas cuando 
pretenden justipreciar el derrotero de algunas corrientes de pensamiento. En consecuencia, la 
referencia al legado clásico es no sólo pertinente sino también ineludible para deslindar uno de 
los tópicos más significativos en los que se ocupa hoy por hoy la indagación humanística, esto es, 
la temporalidad como carácter determinante de la experiencia humana. 
                                                           
 

                                                           
32 M. Vega Rodríguez, “Tiempo y narración en el marco del pensamiento postmetafísico”, Espéculo. Revista 

de estudios literarios (Universidad Complutense de Madrid, 2001). 

http://www.ucm.es/info/especulo/numero18/ ricoeur.html 


