ENFOQUE TEMATICO 2025-1

FIL696 Seminario sobre problemas filoséficos 6
Profesora: Cecilia Monteagudo
Horario: martes de 3 a7pm.

Enfoque tematico:

El curso se propone abordar el problema filoséfico de la comprension. Se tomara como
bibliografia principal la obra Verdad y Método. Fundamentos de una hermenéutica filosdfica
(1960) de Hans-Georg Gadamer (1900-2002), la misma que hace del ‘fenémeno de Ia
comprension’ su tema principal y que intenta pensarlo mds alld de las inhibiciones ontoldgicas del
concepto cientifico de la verdad'. Es decir, la pregunta filoséfica que plantea su obra es una
pregunta que interpela al conjunto de la experiencia humana del mundo y de la praxis vital.

La lectura de esta obra se complementara con la de otros textos tardios del mismo autor, donde
dicho problema es abordado, tanto desde el giro ontoldgico linglistico propio de la reflexién
gadameriana, como desde la concepcién de la hermenéutica como filosofia practica, y el arte de
escuchar al ‘otro’ y no tener la razén a toda costa.

Este posicionamiento de Gadamer de critica al paradigma moderno nos permitira al final del
curso poner en didlogo al concepto gadameriano de comprension con el concepto de resonancia
de Harmut Rosa (1965). Concepto que busca afrontar la problematica de la aceleracién vy
alienacién de nuestra tardomodernidad, y que plantea una perspectiva relacional entre el ser
humano y el mundo, ademds de hacer de la escucha una estructura ontolégica fundamental.

El seminario tendrd una etapa inicial en la que se mostrarda de qué modo la hermenéutica
filosofica de Gadamer, que intenta pensar el ‘fendmeno de la comprension’ mejor de lo que lo ha
hecho el paradigma moderno, emerge de un debate con la hermenéutica tradicional y de la
recepcion critica de algunas problematicas fenomenolégicas y heideggerianas. Luego se
procederd a una lectura de la obra sefialada en la que se consideraran como temas transversales
los siguientes: (1) La rehabilitacién del arte como experiencia de la verdad y su caracter de
modelo para iluminar el ‘fenémeno de la comprension’, (2) La historicidad como principio de la
comprension y la tradicion como horizonte de nuestra vida interpretante. (3) El giro linglistico de
la hermenéutica filosdfica y su dimensidon dialégica y especulativa (articulacion entre ser,
lenguaje y comprension), (4) La hermenéutica filoséfica como filosofia practica y el caracter
filosofico de las ciencias del espiritu como formas de revertir el objetivismo y la alienacion de la
cultura contempordnea.

En la Ultima parte del curso después de ofrecer una panoramica general de las principales criticas
planteadas a la perspectiva gadameriana sobre el ‘problema de la comprensiéon’ (Habermas,
Derrida, Vattimo), y de los acercamientos que cabe plantear entre dicha perspectiva y
representantes de la filosofia anglosajona (Wittgenstein, Davidson y Rorty), tendremos una
especial atencion desde Gadamer al ya mencionado concepto de ‘resonancia’ de Harmut Rosa,
procedente de la Teoria Critica.



FIL716 Seminario sobre temas de historia de la Filosofia 2
Profesor: Raul Gutiérrez
Horario: jueves de 3 a7pm.

Enfoque tematico:

A diferencia de la filosofia moderna que distingue entre mal natural, mal moral y mal metafisico
(Leibniz), la Antigliedad pagana y cristiana examina el problema como uno solo, pues, en ultima
instancia, los dos primeros remiten a una explicacion metafisica. El problema se plantea,
ademas, en el horizonte de la concepcidn de un principio esencialmente bueno — lo Uno/Bien o
Dios -, y, por lo tanto, lleva a la pregunta por el origen del mal y, de ese modo, al denominado
problema de la teodicea, es decir, el de la justificacion del mal en el mundo si se da por supuesta
la bondad esencial y absoluta del principio. Asi pues, la pregunta por el mal estd directamente
ligada a la pregunta por su origen. Pues bien, optando mds bien por una consideracién
sistemdtica mas que histdrica del tema, se puede establecer una secuencia en la concepcién del
mal en Plotino, Proclo y Agustin. Comun a todos ellos es la concepciéon del mal como carencia,
pero mientras que el primero lo concibe como “carencia total” (Enéada | 8. 5. 6), en
confrontacién con Plotino, el segundo lo entiende también como carencia, pero no como una
carencia total, y, finalmente, Agustin dice que “malum non ese nisi privationem boni usque ad
quod omnino non est” (Conf. lll 7. 12). Sin embargo, como a menudo en la historia de la filosofia,
la fuente, en este caso con frecuencia mencionada pero pocas veces examinada, es Platon. Asi
pues, la primera parte del seminario estara dedicada al examen del tema en diversos didlogos
platéonicos (no hay uno exclusivamente dedicado al tema). Dada la enorme influencia del
Areopagita en el medioevo y su decisiva recepciéon de la doctrina de Proclo, examinaremos
también su concepcidn del mal. En las dos Ultimas sesiones nos acompanard el profesor Bernhard
Uhde (Freiburg i. Br.).



FIL717 Seminario sobre temas de historia de la Filosofia 3
Profesora: Fernando Martin de Blassi
Horario: viernes de 3 a7pm.

El eje transversal del curso descansa sobre la base de los conceptos griegos originarios de
aiwv, xpovog y kaipog. El andlisis tedrico-filoldgico de estos vocablos permite reconocerlos, por
cierto, como claves fundamentales de acceso a la comprensidn de un preguntar, que la reflexién
filoséfica perteneciente a la Antigliedad cldsica y a la temprana Epoca Media plantea con
respecto a la naturaleza propia del tiempo como “imagen mdvil de la eternidad (gikw® kvntdc?
T al®voc)”.3 Por su parte, la investigacidn acerca del tiempo, que Aristoteles exhibe en Physica
IV, 10-14, ha sido valorada como una pieza relevante dentro de su filosofia natural, en la medida
en que configura un texto candnico dentro de la historia general del amor Sapientiae, cuya
importancia dificilmente podria ser exagerada.* Tanto Platon como Aristételes dilucidan una serie
de axiomas, pronunciados otrora en relacién con el modo especulativo y vinculante de aprender
la naturaleza ($UoLg) en virtud de una actitud contemplativa (Bswpia). Dicha actitud busca a su
vez dar con la verdad de lo evidenciado (adAnBewa) en y por la reflexion (Aéyewv), toda vez que
atiende a sus causas fundamentales (aitial) y, en rigor, al fin (té\oc) por el que todo movimiento
encuentra un sosiego cabal (nouyia) allende el cumplimiento de la experiencia.

De alli en adelante la ratio de tiempo implica, entonces, una distentio,® “en el sentido no
de dispersién [...] sino de tensién dindmica, de despliegue, de contraccién y descontraccion”.® El
animus constituye el origen propiamente dicho del tiempo,” i. e., el nicleo generativo de lo
presente, lo pasado y lo futuro; sus disposiciones habituales atafien, respectivamente, a la
atencidn, el recuerdo y la esperanza.® E. Albizu sostiene que Agustin de Hipona despliega asi la

! gixd: Nom., fem., sing., jonico poético, cf. H.-G. Liddell, R. Scott & Jones (=LSJ), A Greek-English
Lexicon (Oxford: Clarendon Press/New York: Oxford University Press, 1996), s. v. cit.

2 xvntoc: en este locus, se trata de un adj. fem., cf. LSJ, s. v. cit.

3 Cf. Timaeus 37 d: “Como en efecto este es un universo eterno, [el demiurgo] intentd que este universo
fuera de ese modo en la medida de lo posible. Pero dado que la naturaleza del viviente era eterna, no podia
adaptarla completamente a lo generado. Entonces se propone hacer una imagen moévil de la eternidad, y, a la
vez que ordena el cielo, hace de la eternidad que permanece en unidad una imagen eterna que avanza segln
el niimero, a la que precisamente denominamos «tiempo» (kofdmep obv avTd TVYYAVEL {Pov Gidov dv, kol
108 1O TV obT™¢ £ig SHvauy énsysipnos To0dTOV dmoTeAEV. 1| pEv odv oD {Hov PVCIC ETHYYOVEY 0DG
ai®Viog, kol TodTo PV 81 T YEVVNTH TOVTEADC TPOCHNTEY 0VK TV SUVATOV EIK® &' EMEVOE* KIVI|TOV TVOL
aidvog motfjoat, Kol Stukoop®dVy dpe 00pavov Tolel PEvovTog aidvog &v évi kat' apBpov iodoav aidviov
gikova, Todtov dv 81 ypdvov dvopdxopey)”. *8nvoel (WY 1812 A? Pr. Philop.): énevoet (AF Simpl. Stob.).
Para la referencia del texto griego critico, se sigue la ed. de J. Burnet, Platonis opera (Oxford Clarendon
Press, vol. 1: 1900, vol. 2: 1901, vol. 3: 1903, vol. 4: 1902, vol. 5: 1907); asimismo, se ha cotejado la
version del fragmento con la meritoria ed. bilingiie de Zamora Calvo, J. M?, Platon. Timeo, notas a la trad. y
anexos de L. Brisson (Madrid: Abada Editores, 2010).

4 Cf. Aristoteles, Fisica. Libros IlI-1V, trad., intr. y com. de A. Vigo (Buenos Aires: Editorial Biblos, 1995),
232-233, ad 217b 29.

5 Cf. Agustin de Hipona, Confessiones X1, XXIII, 30: “Veo, pues, que el tiempo es cierta distension (Video
igitur tempus quamdam esse distentionem)”. Se siguen las ed. criticas de P. Knoll (ed.), CSEL 33
(Praga/Viena/Leipzig, 1896) y de L. Verheijen (ed.), CC, Series Latina 27 (Turnhout: Brepols, 1981).
Disponibles en linea:

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/L spost05/Augustinus/aug_c000.html

Asimismo, han sido tenidas en cuenta las siguientes versiones: San Agustin, Obras, t. II: “Confesiones”
(Madrid: B.A.C., 1946) y : Saint Augustin, Oeuvres, I: “Les confessions”, précédées de “Dialogues
philosophiques”, éd. publiée sous la direction de L. Jerphagnon avec, pour ce volume, la collaboration de S.
Astic et al.(Paris: Galiimard, 1998).

6 Cf. S. Agustin, Confesiones, est. prel., trad. y notas de S. Magnavacca (Buenos Aires: Losada, 2011), p.
354, n. 43.

T Conf. X1, XVII, 36: “En ti, espiritu mio, mido los tiempos (In te, anime meus, tempora metior)”.

8 Conf. XI, XVIII, 37: “Pero, ¢cémo disminuye o se consume el futuro, que ain no es, 0 cémo se acrecienta
el pasado, que ya no es, sino porque en el espiritu, que realiza esa accion, hay tres cosas? En efecto, el
espiritu espera, atiende y recuerda (Sed quomodo minuitur aut consumitur futurum, quod nondum est, aut



https://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost05/Augustinus/aug_c000.html

“experiencia metafisica del tiempo” qua diluirse de una concentracién primera.® Procesién cuya
imagen arquetipica estriba en la de la fuente (rtnyn), que ya encuentra en las Enéadas de Plotino
una formulacién tan nitida como adecuada, conviene a saber: la del progresivo difundirse de Ia
vida boniforme, sin por ello abandonarse en la multiplicidad de los seres que participan de ella.l?
A propdsito de esta aseveracidn, Plotino aduce lo siguiente:

O mejor, si lo es: es una maravilla cdmo la multiplicidad de la vida provino de la no-
multiplicidad y cdmo la multiplicidad no habria existido si no existiera lo anterior a la
multiplicidad, lo cual no era multiplicidad. La razén de ello es que el principio no se
fracciona en el todo; de haberse fraccionado, habria destruido a la vez el todo, y este ya
ni siquiera se habria originado si su principio no permaneciera en si mismo siendo
distinto de aquel.!

Como existe por obra de una conversion (émotpodn), el ser de la inteligencia uni-
multiple es inseparable de su amor por el Uno-Bien. Por esta razén, algunos estudiosos prefieren
denominar espiritu al voUc¢ plotiniano,*? “para indicar que se trata de una inteligencia que, en
cuanto tal, no es, sino que tiene ser”.™ El espiritu es un todo plenamente inteligible a la luz de la
belleza, cuyo elemento propio es la interioridad vuelta sobre si, a diferencia de la interioridad del
alma, vinculada con lo exterior a ella.’* Se trata de una hipdstasis que, en virtud de esa misma
interioridad suya no esta, como el alma, en el dmbito del tiempo, sino que se identifica con Ila
eternidad, que no es un tiempo infinito sino la ausencia de devenir, es decir, el fundamento
mismo de la existencia de todo transcurrir: “Y por eso tampoco esta en el tiempo sino fuera de
todo tiempo. El tiempo se va espaciando constantemente, mientras la eternidad permanece fija
en un mismo punto y, aspirando en virtud de una potencia eterna, domina y sobrepasa el
tiempo”.1®

El parentesco semdantico entre inteligencia y espiritu se ve confirmado, a su vez, por el
significado del término latino mens, que se relaciona con el de intellectus y comprende, por

guomodo crescit praeteritum, quod iam non est, nisi quia in animo, qui illud agit, tria sunt? Nam et exspectat
et attendit et meminit)”.

% Cf. E. Albizu, “Esquemas de tiempo”, Letras 48, 84-85 (1976): 28.

10 Cf. F. Martin De Blassi, “La potencia desasosegada del alma (roAvnpéynmv) como difusion de la vida en
la diferencia relativa de eternidad y tiempo”, en su La novedad del pensamiento metafisico de Plotino
(Santiago de Chile: Universidad Gabriela Mistral, 2024), Parte 1I: IIPOOAOZ, cp. 111, 157-196.

11 Cf. Plotino, 111 8 [30], 10, 14-19: “"H kai Oadpa, mdS 10 mATBoC Tiic ofic & ob mAjBoug fv, kol ovk v TO
mAf{Boc, &i ) 10 TPd ToD TARBovg v & un TARBog fv. OV yap pepiletan gic O mhv 1 dpyn” pepicBeica yap
ATMOAECEV AV Kol TO TV, kol ovd' av £TL yévorto U pevovong Tiig apyiis £¢' €avTtiic £Tépag obong”. Para las
referencias a los lugares eneadicos se sigue la ed. critica del texto griego, preparada por P. Henry & H.-R.
Schwyzer, en sus tiradas tanto maior: Plotini opera (Leiden: Brill, vol. 1: 1951, vol. 2: 1959, vol. 3: 1973)
como minor: Plotini opera (Oxford University Press, vol. 1: 1964, vol. 2: 1977, vol. 3: 1982 (ed. minor). Se
cita directamente segtn el documento fijado por esta Ultima, dado que incorpora adendas y corrigenda a la
primera. Para la traduccion espafiola, se ha tenido presente la elaborada por J. Igal Alfaro, Porfirio: Vida de
Plotino y Plotino: Enéadas I-11, 111-1V, V-VI, introd., trad. y notas de —— (Madrid: Gredos, vol. 1: 1982,
vol. 2: 1985, vol. 3: 1998).

12 Tal es asi que, para traducir la palabra vodc, P. Hadot apela al término de “Esprit ”, cf. Plotin, Traité 38 (VI
7), introd., trad., commentaire et notes par --- (Paris: Cerf, 1988). Por su parte, W. Beierwaltes emplea el
vocablo “Geist”, cf. Uber Ewigkeit und Zeit (Enn. 111 7) (Frankfurt a. M.: Klosterman, 1967, 1981°); W.-R.
Inge (1919, I: xvi), la voz “Spirit”, cf. The Philosophy of Plotinus, vol. I-Il (London: Longmans, 1948%) y V.
Cilento, el termino “Spirito”, cf. Plotino. Paideia antignostica. Ricostruzione d’ un unico scritto da Enneadi
1118,V 8, V5, 119 (Firenze: Felice le Monnier, 1971).

13 H. Boeder, “;Por qué motivo ser del ente?”, In officium Sapientiae. Antologia de textos filossficos, vol. I,
trad., notas y epilogo de M. Zubiria (Mendoza: UNCuyo-FFyL, 2017), 38, en linea:
http://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/8889/inofficium-sapientiae-i-corr-.pdf.

14 Cf. VI 5 [23], 10, 42-52.

15.Cf. VI 5 [23], 11, 14-18: “810 008’ &v ypdvem, GAAL TavTOg XpOVoL EEm, TOD HEV YPOVOL GKISVALEVOD AEl
POg ddotaoty, ToD d' aidvog &v T@ avT@d HEVOVTOG Kol kpotodvtog Kol misiovog 6vtog duvapel ddip tod
£mi ToALO dokoDVTOC iévar ypovou”.



http://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/8889/inofficium-sapientiae-i-corr-.pdf

tanto, un conocimiento mas intimo que el de la ratio.'® El Hiponense caracteriza la mens como la
sede superior del alma racional, puesto que su visién adhiere a los inteligibles y a Dios. Por este
motivo, mens es sindnimo de animus y de spiritus, al ser el vértice del alma que, sin necesidad de
discurso, es iluminado por el Verbo divino.'” Por consiguiente, el sentido de espiritu que sustenta
este excurso responde al acufiado por la tradicidon clasica. En la obra de Agustin, el concepto de
marras cristaliza en tres significados fundamentales.’® Una primera acepcién responde a la
influencia porfiriana, segln la cual el concepto de spiritus designa, poco mas o menos, la
memoria sensible, es decir, un intermediario inmaterial que es superior a la vida animal pero
inferior al pensamiento (mens). Una segunda significacion, mas especifica que la anterior,
entiende que el sentido de spiritus se halla en consonancia con el de animus y de mens. Se trata
de una facultad peculiar del hombre, que los animales no poseen en lo atinente al conocimiento
racional. El espiritu, entonces, atafie a la dimensién pensante e inextensa, caracterizada por la
inmaterialidad y la simplicidad de la mente. Es el apice del alma, capaz de conocer los inteligibles
y volverse uno mismo con ellos. El tercer aspecto que involucra el contenido de spiritus esta
relacionado directamente con la esencia divina, trascendente a la inteligencia humana. Esta
ultima porta un vestigio o imagen del Creador y, por eso mismo, puede conocerlo pero nunca
agotarlo.’® En definitiva, es posible citar una definicién que no por extensa deja de precisar lo que
quiere decir la palabra espiritu. El pasaje es elaborado por el neoplatdnico cristiano Juan Escoto
Erilgena y dice lo siguiente:

El espiritu es una naturaleza incorpérea, en si mismo una forma carente de materia.
Cada espiritu, por cierto, ya sea de naturaleza discursiva ya sea de indole intelectual, en
la medida en que existe, es por si mismo informe. Si es cierto que se vuelve para
contemplar su causa, esto es, el Verbo por el cual han sido creadas todas las cosas,
[s6lo] entonces adquiere su forma. De alli que el Verbo de Dios sea una forma de todos
los espiritus, tanto de los discursivos cuanto de los inteligibles. Si, en cambio, hubiese
un espiritu de indole irracional, de igual manera seria informe y sélo adquiriria una
forma en virtud de las imagenes sensibles favorecidas por la fantasia.?

De acuerdo con lo dicho, conviene advertir en primer lugar que, segun las afirmaciones
proferidas por el célebre estudioso H. D. F. Kitto,?! es una verdad de perogrullo sostener que,
stricto historico sensu, el pueblo griego antiguo, beneficiado por un intenso proceso civilizador,
ha forjado una concepcién absolutamente nueva de la esencia humana (10 T Av elvay,
quidditas),?* a la vez que ha mostrado, por vez primera, cudl debe ser la norma para la actividad

16 Cf. A. Ernout / A. Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine: histoire de mots (Paris:
Klincksieck, 1951), s. v. “inter, interus”: 558-560.

17 Cf. S. Magnavacca, Léxico técnico de Filosofia Medieval (Buenos Aires: Mifio y Davila, 2005), s. v.
“mens”: 434-436.

18 Cf. E. Gilson, Introduction a [’étude de Saint Augustin (Paris: Vrin, 1943), 53 ss.

19 En relacion con este punto, G. Verbeke en La evolucion de la doctrina del pneuma del estoicismo hasta
San Agustin (Bilbao: Desclée, 1945), 543 sostiene que: “La religion judeo-cristiana debe ser considerada
como el factor principal de la evolucion de la pneumatologia antigua en el sentido del espiritualismo, porque
ha aplicado el término pneuma a la divinidad trascendente y al alma inmortal, lo que debia conducir
légicamente a la espiritualizacion de la nocion”.

20 PL CXXII, 474: “Spiritus est natura incorporea, forma per se atque materiae carens. Omnis enim spiritus,
sive rationabilis sive intellectualis, sit, per se informis est. Si vere conversus fuerit ad causam suam, hoc est,
ad Verbum per quod facta sunt omnia, tunc formatur. Est igitur una forma omnium spiritum, rationabilium,
et intellectuallium, Dei Verbum. Si vero irrationabilis spiritus sit, similiter informis est per seipsum, formatur
tamen rerum sensibilium phantasiis”. Cf. J. Escoto Eriigena, Sobre las naturalezas (Periphyseon), introd.,
trad. y notas de L. Velazquez (Pamplona: EUNSA, 2007).

2L Cf. H. D. F. Kitto, “Capitulo I: Introduccion”, en su: Los Griegos, trad. de D. L. Garasa (Buenos Aires:
Eudeba, 2001, 1995%8), 5-13.

22 Cf. S. Thomae de Aquino, De ente et essentia, cp. 1: “Et quia illud, per quod res constituitur in proprio
genere vel specie, est hoc quod significatur per diffinitionem indicantem quid est res, inde est quod nomen
essentiae a philosophis in nomen quiditatis mutatur. Et hoc est quod philosophus frequenter nominat quod
quid erat esse, id est hoc per quod aliquid habet esse quid (Y como aquello por lo cual una cosa se



de aquella naturaleza, cuyo primado sustancial (o0cia) radica sin género de duda en el cultivo de
su espiritu (volig), i. e., en una funcion claramente reconocible por el hecho de que, frente al
resto de las especies reales, el ser humano no sélo habita el mundo sino que también es capaz de
comprenderlo intelectualmente. En este sentido, el acervo que Occidente hereda de las fuentes
clasicas configura una cantera inagotable de virtualidades tedricas, cualitativamente infinitas, en
materia de religidn, de ciencia, de filosofia, de poesia, de musica, de artes pldsticas, de esquemas
politicos, de formas econémicas, en fin, de usos y costumbres circunscriptos a la vida ordinaria.?
Ahora bien, no resulta inverosimil advertir que, en la sociedad de los de hogafo, a través de su
marcada impronta globalista y tecnocratica, los componentes doctrinales de Grecia hayan sido
escamoteados — cuando no, reemplazados — por otros simulacros de una eticidad francamente
estéril, supeditada a los intereses de turno de la burocracia estatal e incapacitada por la
diseminacién infinita de una pluralidad que tiende mds y mds a languidecer por causa de los
subterfugios ofertados en el sistema de mercado de un capitalismo rampante y voraz. Sin
embargo, desde una consideracion axial de los hechos, lo cierto es que el influjo heleno ha sabido
animar ese coloso que es la cultura humana en todas sus diversas manifestaciones y ha
propiciado concertarla, a su vez, con arreglo a un orden de disposicion (t&€Lg), establecido a patir
de un ideario capaz de ser expresado mediante la palabra matbeia, entre otras tantas de un tenor
analogo.

Ello es que, fiel al lema inscripto en el pronaos del templo de Apolo, en Delfos, cuya frase
reza con el imperativo inmortal de: “Condcete a ti mismo (yv®06L ocautov / nosce te ipsum)”,* la
tradicidn clasica se orienta con denodado ahinco hacia el descubrimiento de las posibilidades
inherentes al alma humana (Juxn), de cuya vida ({wn) el tiempo es su medida proporcional
(uétpov). Por consiguiente, el estudio de la racionalidad antigua se parece a una excursion asaz
atractiva, cuyo periplo conduce retrospectivamente hacia el solar de la juventud espiritual de
Occidente (vootog) y hace que el pensamiento recale en esa phorma mentis singular. Los textos
de antafio constituyen el principio y el fundamento del presente actual. De su ensefianza,
abrevan tanto el concimiento como las leyes de conducta vigentes, que garantizan la justicia y el
bien comun en el proceder comunitario (vopot). Asimismo, la cosmologia griega materializa
eficazmente, a propdsito del sentido de armonia,®® la imagen incorpérea de los poderes
superiores del reino de los astros. Por su parte, la nocidn primordial de una dignidad, basada en
la libertad (éAeuBepia) y en la autarquia de la oL, distingue ab initio a los helenos respecto de
los otros pueblos vecinos. A raiz del sentido de dpeth, conservado luego en el adagio de la aurea

constituye en su propio género o especie es lo que significa por la definicidn, la cual indica lo que es la cosa
[quid est res], de aqui se deriva que el nombre de esencia ha sido mudado por los fildsofos en el nombre de
quididad. Y esto es lo que el Filésofo [Aristdteles] — en el Libro VII de Metafisica — llama frecuentemente
quod quid erat esse, o sea: esto por lo cual tiene que ser algo)”. Se sigue la version de Tomas de Aquino, Del
ente y de la esencia. Del reino, trad. de L. Lituma P. y A. Wagner de Reyna (Buenos Aires: Losada, 2003),
16. Para las citas latinas digitalizadas de la Opera Omnia Aquinatensis, vide el sitio en linea:
https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html

23 Cf. E. Nack y W. Wagner, Grecia. El pais y el pueblo de los antiguos helenos, trad. de F. Payarols
(Barcelona: Ed. Labor, 1966), 9-11.

24 Tal como lo atestigua Platén en sus didlogos (Protagoras 343 a-b; Charmides 164 ¢ 7-165 b 4), el
precepto apolineo que amonesta “conocete a ti mismo” (yv®d61 cowtov, hosce te ipsum) expresa una verdad
compartida por los Siete Sabios, que hicieron ponerla como inscripcion en el santuario de Apolo en Delfos.
La tradicion doxografica atribuye la sentencia a Quilén (DK 1, 63, 25) y, en otra variante, a Tales (DK 1, 64,
6-7). La lista oriunda de Platén es la mencidn mas antigua de los Siete, otra mas extensa se registra en
Diogenes Laercio, VPh. . Ademas de la de Burnet (vide n. 3), se ha tenido a la vista las respectivas editiones
de H. Diels / W. Kranz (=DK), Die Fragmente der Vorsokratiker (Weidmann, Berlin, 1954-19567; repr.
Dublin/Zurich: 1966); R. D. Hicks, Diogenes Laertius. Vitae Philosophorum (=VPh.) / Lives of eminent
philosophers (London / New York: W. Heinemann / G. P. Putnam’s sons, 1925; Loeb Classical Library).

% Cf. Heraclito, Fr. B 54 (DK): “appovin éoovig gavepfic xpeittov (la armonia invisible es mejor —
superior — que la visible)”. Dentro de lo posible, se evita apelar a la forma habitual del nombre de
“Heraclito” (con acento prosddico esdrijulo), en atencion a la normativa que establecen J. Vicufia y L. Sanz
de Almarza en su: Diccionario de los nombres propios griegos debidamente acentuados en espafiol (Madrid:
Ed. Clasicas, 1998).



https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html

mediocritas,”® la Antigliedad griega tutela la mp@¢€i¢ y moinolg humanas, gracias a la capacidad
netamente discursiva que se edifica mediante una labor diferenciadora de cufio argumental
(6tavola), al amparo por de pronto de la persuasion (nelbw), como criterio de discernimiento
vélido para todo momento del decurso histérico (dpdvnotc).?’ De alli que la tradicidn perenne del
universo cldsico haya sabido forjar la existencia humana en su condicidn propia, alejada por igual
de la desmesura del déposta asi como también de la masa homogénea y gregaria de los subditos.

Siguiendo el hilo de estas afirmaciones, el presente curso esta destinado a exponer, en
sentido hermenéutico y critico, un conjunto de saberes sistematicos sobre los limites y alcances
que conlleva la triada semantica de aiwv, xpovog y kaipodg, elucidada de consuno por las
posiciones de Plotino — quien revisa dialécticamente la definicion aristdtelica del tiempo como
“nimero del movimiento segun el antes y el después”?® —, de Agustin de Hipona y de Juan Escoto
Erilgena. Entretanto, los aportes de tales contribuciones son asimilados y reinterpretados por
autores mas cercanos a la mentalidad contemporanea. Tal es el caso de los sendos capitulos que
integran los volimenes de Tiempo y narracién, escrita por P. Ricoeur.?®

A lo largo de esa obra, Ricoeur trata de integrar los problemas de la filosofia después de
la Modernidad y de sortear sus dicotomias. Heredero del legado noético procedente de una lista
muy sugerente de autores antiguos y helenisticos (Aristoteles, Agustin de Hipona), modernos
(Kant, Hegel) y contemporaneos (Husserl, Heidegger), el pensador francés intenta abrir nuevos
modos de comprension para las aporias legadas por la escision sujeto-objeto. Una de ellas
concierne a la cuestién acerca de la experiencia del tiempo. De la percepcién del tiempo, se
deriva el problema de la percepcion del yo, asunto que en el pensamiento ricoeuriano no se
soluciona por la via de una reflexién puramente cognoscitiva del yo sobre si mismo. La dificultad
radica en que el origen del sentido que da unidad al cogito y al decurso temporal no se muestra
con absoluta claridad a la conciencia ni tampoco a su facultad representativa. Escindido en la
reflexién de si mismo, el yo permanece como un existente real antes que como un sujeto de
conocimiento. Esta dificultad lleva consigo la ausencia de aprehensién directa del si-mismo.%°

La propuesta de Ricoeur debe entenderse en el contexto de un intento de
desfundamentacién del cogito.3! Esta pretension lo aleja de la tradicidn de la filosofia de la
conciencia interesada en encontrar el basamento de la actividad cognoscitiva. Epigono de la
fenomenologia, Ricoeur se distancia de ella pero también de la hermenéutica. Evitando el
pensamiento de recoleccion de Gadamer y el pensamiento de diseminacion de ). Derrida, Ricoeur
no olvida las preguntas fundamentales que llevan aparejadas la discontinuidad del tiempo y la

% Cf. Horacio, Carmen II, 10: “Auream quisquis mediocritatem / diligit, tutus caret obsoleti / sordibus tecti,
caret invidenda / sobrius aula (El que se contenta con su dorada mediania / no padece intranquilo las
miserias de un techo que se desmorona, / ni habita palacios fastuosos / que provoquen a la envidia)”. Se
apela a la ed. celebérrima de F. Klingner, Q. Horatius Flaccus Opera (Berlin: W. de Gruyter, 2008;
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 1225).

27 Cf. Parménides, Fr. 1, 26-28: “yoip’, énei ob ti 6e poipo koxm mpodrepne véesOar THvS” 680v, 1 yap o’
avBpdTOV €KTOG TATOL £0TIV, AALA BELIG Te dikm Te" Yped OE o€ mhvta muBécOo (alégrate, porque de ningun
modo una parca funesta te envié a recorrer este camino, que por cierto alejado de la huella de los hombres
esta, sino el derecho y la justicia; es necesario empero que todo lo sepas)”. Se cita de acuerdo con la
benemérita ed. de M. Zubiria, El poema doctrinal de Parménides, texto griego, trad. y notas de ——
(Mendoza: UNCuyo-FFyL, 2016), en linea:
https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/7654/elpoemadoctrinalparmenides.pdf

28 Cf. Phys. 219b 1-2: “tolto yép dottv O ¥pdvog, apdude KIvicene Katd O TpdTepov kol Hotepov”. Se
tiene en cuenta la ed. de W.-D. Ross, Aristotle’s Physics, revised text, intr. and comm (Oxford: Clarendon
Press, 1936) y la trad. de Aristételes, Fisica, introd., trad. y notas de G. R. de Echandia (Madrid: Gredos,
1982, 2007).

29 Cf. P. Ricoeur, Tiempo y narracién I: configuracion del tiempo en el relato histérico, trad. de Agustin
Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2004); Tiempo y narracién Il: configuracion del tiempo en el
relato de ficcion, trad. de Agustin Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2008); Tiempo y narracion Il1:
el tiempo narrado, trad. de Agustin Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2009).

% Cf. P. Ricoeur, “La primera aporia de la temporalidad: la identidad narrativa”, “La segunda aporia de la
temporalidad: totalidad y totalizacion”, “La aporia de la inescrutabilidad del tiempo y los limites de la
narracion”, en su Tiempo y narracion 11, 94-1037.

8L Cf. P. Ricoeur, “El cogito se plantea”, “El cogito quebrado”, en su Si mismo como otro, trad. de Agustin
Neira (Buenos Aires: Siglo XXI editores, 2004), Xv-xxviii.



https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/7654/elpoemadoctrinalparmenides.pdf

imposibilidad de reconocer el yo. En esta encrucijada del pensamiento, la tarea de Ricoeur se
aboca a integrar antagonismos legitimos y a hacerlos trabajar en su propia superacion. Esto
mismo es posible gracias a una simbiosis entre reflexividad e historicidad que, de algin modo,
consiga eludir el antagonismo establecido entre el discurso cientifico y las ciencias del espiritu.
Para Ricoeur, insistir en esta abierta dicotomia consolida definitivamente la oposicion entre
comprender y explicar. Se trata en rigor de saber si el juego del lenguaje que habla sobre la
intencidn, el motivo y el fin debe separarse radicalmente del que alude al movimiento, la causa o
el acontecimiento. Por eso, en Tiempo y narracion se propone desarrollar una teoria del texto, de
la narracién en todas sus formas y de la innovacidn propiciada por la metdfora, a fin de instaurar
un punto de contacto entre el modo propio de la comprension y el de la explicacidn, en virtud de
qgue explicar mds es comprender mejor. Esto significa que la comprensién tiene el papel
ineludible de situar y de acompafiar la explicacién. Esta ultima permite a la vez que la
comprension se desenvuelva analiticamente. Los protagonistas del escrito de Ricoeur son dos: el
tiempo y, como consecuencia de la posibilidad de continuidad del tiempo, la identidad de un
sujeto existente en y desde el mundo temporal.

En el marco de esta justificacidon, es dable colegir por tanto que los vestigios del
patrimonio antiguo en torno al problema del tiempo perviven de modo fructifero, como un
horizonte de miras del que son deudoras ciertas producciones contemporaneas cuando
pretenden justipreciar el derrotero de algunas corrientes de pensamiento. En consecuencia, la
referencia al legado clasico es no sdlo pertinente sino también ineludible para deslindar uno de
los tépicos mas significativos en los que se ocupa hoy por hoy la indagacidén humanistica, esto es,
la temporalidad como cardcter determinante de la experiencia humana.

32 M. Vega Rodriguez, “Tiempo y narracion en el marco del pensamiento postmetafisico”, Espéculo. Revista
de estudios literarios (Universidad Complutense de Madrid, 2001).
http://www.ucm.es/info/especulo/numero18/ ricoeur.html



